Predigt Gber Markus 8,22-26 am 3. Sonntag nach Trinitatis,
16. Juni 2002 in Gilching und Ober pfaffenhofen

Liebe Gemeinde! Sie kamen nach Betsaida. Das ist ein Ort ohne Sehenswirdigkeiten. Zwar
in der Ndhe der Einmiindung des Jordan in den See Genezareth gelegen, aber doch an einer
solchen Stelle, dal? die Jinger Jesu in Betsaida den Eindruck hatten, hier sei man ja praktisch
in der Wiste. Das war, a's Jesus dann die Flnftausend speiste. In Betsaida wirde kaum einer
Urlaub machen. Es ist ein sozusagen alltaglicher Ort. - Als Sehenswirdigkeiten bezeichnen
wir im dbrigen landschaftliche Besonderheiten, Bauwerke, Kunstwerke, nicht aber Men-
schen. Unter den nicht besonders sehenswiirdigen Menschen von Betsaida war einer, den sie
ale fur besonders wenig ansehenswert hielten. Typhlos sagt das Neue Testament von dem, so
sagten auch die Leute von Betsaida, soweit sie Griechisch konnten.

Typhlos bedeutet: einer, der nicht sieht, ein Blinder. Typhlos bedeutet aber auch: einer, den
man nicht sieht, den man nicht wahrnimmt, nach dem man sich nicht umdreht - ein nicht se-
henswurdiger Mensch. Hinter dieser Doppel bedeutung steckt die Erfahrung: Wer nichts mehr
sieht, wird auch nimmer gesehen. Ganze Geschichten kdnnte dieser Ausdruck typhlos des-
halb erzahlen: von Menschen, die Ubersehen werden und Luft sind fir andere. Von Leuten,
die auf einmal in der Versenkung verschwinden, etwa nachdem sie in Ruhestand getreten
sind; wer keine Informationen mehr hat, wer die guten Verbindungen von einst nimmer hat,
wer nimmer die Augen Uberall hat wie friher vielleicht, der wird auf eigenartige Weise un-
sichtbar. Es gibt aber auch die andere Erfahrung: Wer nicht mehr gesehen wird, der sieht
selbst nichts mehr. Wenn man einen Menschen isoliert, macht man ihn blind. Wer keine Be-
achtung mehr findet und keine Wertschétzung erfahrt, dessen Blickfeld verengt sich und der
tappst unsicher durchs Leben fast wie ein Blinder.

Aber nun werden wir daran erinnert und erleben es mit, indem es uns erzéhlt wird, dal3 einer
aus Betsaida wieder sehen kann und wieder Ansehen gewinnt. Sie bringen ihn an. Man weil3
nicht, wer sie sind. Und wer er ist, den sie da an der Hand fihren, weil3 man erst recht nicht.
Jesus fragt offenbar auch nicht nach seinem Namen und seiner Lebensgeschichte. Er Gberl &3t
es seinen Handen, ihn kennenzulernen. Die Hande geleiten ihn vor das Dorf hinaus und be-
rihren dann sein Gesicht mit den erstorbenen Augenhdhlen. Da fangen sie an, die Lebensge-
schichte dieses Menschen zu lesen. Arztliche Anamnese mit den Handen. Sie erfiihlen die
Spuren, die das Leben hier Uberall eingedrickt hat, die Falten auf der Stirn, die Linie der
Wangen, die Langsfurchen seitlich von Nase und Mund. So mufdte der Blinde selbst auch ein
Gesicht sich ertasten, wenn er es kennenlernen wollte. Nun geschieht es ihm - als wére der
andere blind, und er ware sehend. Fir uns, die wir durch die biblische Erz&hlung nun auch
einen Blick bekommen fur die Art, wie Jesus mit Menschen umgegangen ist, flr uns ist es
schon, seine Hande so am Werk zu sehen wie bei diesem Blinden.

Vielleicht ist es schon lange her, dal? jemand mit uns so umgegangen ist, so aufmerksam fur
das, was auf unserem Gesicht zu entdecken wére, und so behutsam. Und vielleicht wirden
wir es uns winschen, dal3 uns so etwas wieder einmal geschieht. Wir werden uns dann nicht
besonders daran stdren, dal3 bei dieser Behandlung auch Speichel verwendet wird. Weil uns
das ja an solche Zeiten oder Augenblicke erinnern kann, in denen wir bestimmt nicht typhlos
waren, nicht ungesehen und nicht ohne Gesicht: als die Mutter uns trostete "heile Segen” und
die Spucke noch half und nicht storte, oder als jemand, der uns liebte, uns einen Kuf3 gab. Es
ist wirklich eine &rztliche und schon heilsame Anamnese, die Jesus da betreibt, zugleich auch
an uns. Anamnese heil3t Erinnerung. Jesus heilt schon, indem er erinnert.

Aber damit nun nicht genug. Es gibt einen weiteren Behandlungsschritt. Der besteht darin,
daf’d Jesus fragt: "Siehst du etwas?' und dal? der Kranke beschreibt, wie weit er jetzt ist: "Ich
sehe die Menschen, als sdhe ich Baume umhergehen”, und dal3 Jesus ihm noch einmal die
Héande auflegt. So werden wir auch noch einmal und noch einmal anders als bisher auf die

© Margit Gill 2003



Hande Jesu zu achten haben. Er ist jamehr als ein Arzt. Wenn es den Anschein hat, als wirde
unter seinen Handen das Gesicht dieses armen Menschen noch einmal neu entstehen, so wie
unter den Handen eines Klnstlers aus einem gestaltlosen Tonklumpen ein Gesicht entstehen
kann, dann zeigt uns das, dafl3 Jesus mit seinen Handen Gott nachahmt. "Gott, Du hast mich
gebildet im Mutterleibe", sagt der 139. Psalm, "es war dir mein Gebein nicht verborgen, as
ich im Verborgenen gemacht wurde, a's ich gebildet wurde unten in der Erde. Deine Augen
sahen mich, als ich noch nicht bereitet war." Vielleicht verstehen und sehen wir das alles
auch noch nicht deutlich genug, besonders im Blick auf unser eigenes Leben. Vidlleicht se-
hen wir da auch vor lauter Baumen den Wald nicht und vor lauter Alltagsdingen nicht die
Hand Gottes Uber unserem Leben. Aber die Hande Jesu wollen uns die Augen 6ffnen. Mit
Handen, die liebevoll schopferisch sind, will er uns zeigen: Gott hat mein Gesicht geformt
und die Linie meines Lebens vorgezeichnet. Er streicht auch tber die Falten und wischt die
Tranen ab. Mein Leben ist unter seinen Handen.

Jede Einzelheit dieser Geschichte gibt zu denken. Ganz besonders auch ihr Schlul3. Daist der
Mann geheilt. Aber Jesus |&% ihn nicht nach Betsaida zuriickgehen. "Und er schickte ihn
heim und sprach: Geh nicht hinein in das Dorf." Wenn wir der Geheilte waren, wirden wir
das auch so wollen: erst eine Zeit fur mich, ehe ich wieder in mein Betsaida zurtickkann?
Vieleicht muld er das alles erst lernen und eintben: mit den eigenen Augen zu sehen und
nicht sich von anderen den Weg zeigen und die Welt erkldren und sich sagen lassen, was der
Fall ist. oder er soll es zuerst ganz fir sich befestigen, dal3 er auch ohne die Leute von Betsai-
dajemand ist, wertvoll und angesehen. Daflir kdnnte er jetzt noch einen besonderen Ort nétig
haben. So dhnlich, wie wir alle daftr immer wieder auch eine besondere Zeit brauchen, die
nur uns gehort, nicht der Familie, nicht der Gemeinde, nicht den beruflichen Pflichten. Jesus
konnte aber auch der Meinung gewesen sein, dal3 jemand, der sehend geworden ist, ein Stiick
weit Uber die Umgebung hinausgewachsen ist, der er bisher angehort hat. Er gehort nun nicht
mehr blof3 denen von Betsaida, sondern auch - uns zum Beispiel.

Wir brauchen jedenfalls solche Leute, die es wagen, ihr eigenes Gesicht zu haben und es
dann auch zu zeigen. Ein menschliches Gesicht also. Gewissermal3en ohne Brille. Man
konnte die Hellung des Blinden namlich auch so sehen, wie WILHELM WILLMS es gedeu-
tet hat. Er schrieb: "Als Jesus/ den blinden heilte/ daist er ganz nahe/ an den blinden heran-
gegangen / und dann hat jesus ihn angeschaut / und dann hat er ihm eine brille / nach der an-
deren von der nase / von den augen genommen / eine falsche brille nach der anderen / die
milieubrille, die parteibrille / die kirchliche brille / die brille mit diesem vorurteil / die brille
mit jenem vorurteil.."

Im Fernsehen ist zur Zeit hdufig das Gesicht eines Mannes zu sehen, der die Brille der Vor-
urteile noch nicht abgenommen bekommen hat oder sie aber ganz bewul3t aufgesetzt hat. Mit
dem Vorwurf der Arroganz als angeblich typisch jidisches Merkmal, hat er jidischen Men-
schen ihr eigenes menschliches Gesicht in Frage gestellt. Das Gesicht dieses Mannes leidet
sichtlich unter der Maske von Abwehr und Hérte und wird verdunkelt von der Brille der
Selbstgerechtigkeit. Aber es ist wichtig, dal3 auch im offentlichen Leben wirkliche Gesichter
zu sehen sind, nicht Masken, sondern menschliche Gesichter. Es mag manches Mal Uber-
windung kosten sich nicht hinter Vorschriften, Floskeln, Wahlkampfplakatgesichtern zu ver-
schanzen in der Politik, bei Behdrden, bei der Polizel oder in der Schule, denn sein menschli-
ches Gesicht zu zeigen bedeutet: in gewissem Mal3e verletzlich zu sein. Im Umgang mit ge-
sichtslosen Drohungen wie Terrorismus ist das besonders schwer und trotzdem notwendig.

Was es bedeutet wieder ein Gesicht und damit Ansehen und Stimme zu bekommen ist mir in
der letzten Woche ganz besonders an Bildern aus Afghanistan, aus der grolen Ratsver-
sammlung, aufgefallen. Auch die afghanischen Frauen und ihre Anliegen, ihr Beitrag zu einer
Zukunft im Frieden sind dort sichtbar geworden.

© Margit Gill 2003 2



Einen Sozialismus mit menschlichem Gesicht haben sich einst die Reformer des Prager
Fruhlings ertraumt. Eine Gesellschaft mit menschlichem Gesicht, eine Welt mit menschli-
chem Gesicht — jenseits von Ideologien und Abschottung, die dem anderen offen und mit
einem menschlichen Gesicht begegnet, das wére ein Ziel. Auf dem Weg dorthin werden wir
die Fulspuren Jesu finden und er wird uns entgegenkommen.

Als Jesus den Blinden hellte, da gab er ihm, der sein Gesicht verloren hatte, das Gesicht zu-
rack. Und uns alle schaut er, Jesus, mit seinem menschlichen Gesicht an, daf3 wir uns von
ihm diesen kostbarsten Besitz schenken lassen: Ansehen und ein eigenes, menschliches Ge-
sicht. Esist an uns, diesen Schatz zu huten. JEDER fur sich zuerst, aber dann auch jeder in
seinem Betsaida. Amen.

© Margit Gill 2003 3



